## هل باتت تهاية انطانم قريبة 8

الفيضانات، الاحتباس الحراري، الحروب للسيطرة على المصادر الطبيعية، ضربات النيازك، ثقب اسود من صنع الإنسان، شتاء نووي، الإرهاب، هجوم بتقنية النانو الآلية (جزيئات لا يمكن رؤيتها الا بالمجهر)، الانفجارات العظيمة، تلك هي الطرق لينتهي العالم بها أو في الأقل جزء منها نحن نسميه العالمَ الغربيَ، مناطقنا المريحة هشة ومحاصرة.. الأريكة والحاسوب النقال والتلفاز كلها معلقة فوق الهاوية،

كانت هذاك مخاوف من ان الحرب المقبلة

ستنهى الحضارة الغربية ، ومضاوف من

الانحدار الجيني للنوع الإنساني، ومن

الأثار القاتلة " للرأسمالية الإجرامية

وكذلك من الأدلة الفرويدية والداروينية عن

العجز الإنسانى قبل تأصل الميراث النفسى

والبيولوجى، وبعد كل شىء فان السياسيين

الديمقراطيين يشعرون ان عليهم ان يتصرفوا،

فالناس يريدون لمخاوفهم ان تَهَدّأ، فهل هم على

فعلى سبيل المثال اقترح الساعى لأعمال الخير

برينس هوبكنز حلا جذريا لمشكلة الفوضى

النفسية الإنسانية وذلك بان "ترعى الحكومة

مشروعا لعيادات تحليل نفسى يتم تشجيع

كل المواطنين وتأهيلهم ليكونوا محللين

وعلماء تحسين النسل الذين يؤمنون ان

التربية المبالغ فيها فى الطبقات الدنيا تهدد

خاصية الأنواع، يريدون تقديم تعقيم الزامي،

وهي الخطة التي حظيت بالقبول في أمريكا

ولكنَّ ليس هذا (أوروبا) حيث سيَّعارضها

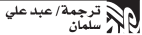
عقلاء القوم والأصوات الدينية، وقد وصف

اوفري الثقافة أثناء سنوات الحرب بانها

خطأى السنا كذلكى

نفسين .

الكتاب: العصر الكئيب المؤلف: ريشارد اوفري



وعلينا ان نفعل شيئاً، ان نخلع أحذيتنا في المطارات، ان نغسل أيدينا، ان نعيد تدوير الأشداء، ان نطلق اكواما من أسلحة نووية نضعها في مدارات قرب الكويكبات، ان نتعلم السيّاقة الكهربائية، ان نشتري الأغذية المعلدة، إن نُركَّتْ مزيدا من كامدرات المراقدة التلفازية المغلقة، ان نقوم بأي شيء او ان ندرك ان القصص حول نهاية العالم موجودة في كل عصير، مرة اشتركوا غضب الإلهة وأخرى تم نثرهم كما تنثر البذور من قبل الخبراء، وخصوصا العلماء منهم، والأن أصبحوا سياسيين، ففي بلداننا الديمقراطية، السياسيون مجبرون للاهتمام بما يُقلق الناس، والمخاوف الكبيرة تستوجب أعمالا كىبرة.

ولقد كتب المؤرخ ريشارد اوفري كتابا عن

"تشخيصية"، في حين ان ردة فعلنا للقلق البلدان الديمقراطية والخراب الأخير للعالم اسماه "العصر الكثيب: بريطانيا وسط النفسى والمخاوف الطبية كانت علاجية، والثقافة العلاجية قلقة بشأن المجتمع ولكننا الحروب" والكتاب ليس حول عصرنا الراهن بالضَّبط، ولكن الكلمة الأخيرة فيه هي (الآن)، قلقون بشأن أنفسنا، وحلت حملات مكافحة السمنة محل التحليل النفسي المكثف. و التماثل لا يمكن تجنبه. ففى عشرينيات وثلاثينيات القرن العشرين

ويوافقني اوفري الرأي بآننا الان نحيا في عصر "العلمية" كما كان الحال في الثلاثينيات من القرن العشرين حيث يسبود الاعتقاد بان العلم يمكنه حل القضايا السداسية والاجتماعية، لكن العلمية بعدها اشتملت على الجنون اذ من الطبيعي ان تحصل النخبة العلمية وفقا للمشروع الماركسي على سلطة لا متناهبة.

ان الحسرب

الكلية ليست في طريقها للوقوع ثانية

بالطريقة السابقة نفسها، ولكن في اللحظة

التى يعتقد فيها الناس ان هناك أزمة فى التقدم

فانهم سيوصدون الأبواب على الحرب على

الإرهاب، انها نوع آخر من الحرب وقد تكون

أسوأ بكثير لأنك لا يمكن ان تراها ولا تعرف

ماذا في نيتهم ان يفعلو .... وببعض السبل فان

القاعدة هي نموذج تقليدي للأشياء الخطرة

جدا، والتي يجب ان نقوم بردة فعل بصدها،

وبهذا فان الحكومات الديمقراطية مضت

الى مسافات بائسة، جاعلة السيدات يخلعن

أحذيتهن في المطارات، ونقطة الاتصال بين

التهديد وردة الفعل كانت غير متوقعة تماماً،

ومصيبتنا الحالية هي البيئة، واوفري لايشك

بالاحتباس الحراري ولكنه بالتأكيد لا ينظر

للمسألة بكارثية، اذ يقول: "انه وعلى المدى

وفى الوقت الحاضر فان الأمر أصبح اكثر فظاَّظة اذ أصبح الدافع تجاريا أكثر، حيث يتأمر العلماء ووسائل الإعلام في تفسيرات متطرفة تماما وذلك بوضع عناوين منتزعة

انتزاعا من اجل بيع الكتب. ويقول السيد اوفري: "أنَّ العلماء أثناء إشاعة الثقافة العلمية يجعلون الأشياء اكثر بساطة، والجمهور دائما ما يأخذ الأشياء بالمعنى الظاهري ولذا فان الميل في كل هذا التفكير الإيحائي سينتصر على الميل الذي يرى ان كل

شئ يجب ان يخضع للمناقشة الطويل لا اعتقد ان بإمكان الكائنات الإنسانية وبعد ذلك فان الحرب تشكل مبعث قلق كبير، وكتاب العصر الكئيب يمتلئ بالتقارير بشأن ان تفعل اكثر ما فعلته الديناصورات.. ولكن ذلك لا يعنى انه يجب ان نتخلى عن المحاولة كيف ان المناقشات العنيفة احتلت مكانا في النقاش عن كيفية منع الحرب القادمة والتي فى اعتماد سياسات التخضير، ولكن، وعلى مدى ألاف السنين فان الكائن الإنساني قد تبدو حتمية من ان تضع نهاية للحضارة

تكيف بصورة الغربية.

ملحو ظة ، واذا لم تختف البشرية في انفجار

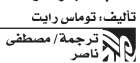
غاز الميثان فانا أوَّمن اننا سنستمر بالإبداع وهذه القضيية ستتم

مقاربتها بمفردات اقل كارثية". ان الرسالة التي يريد هذا الكتاب ان يوصلها هى ان الديمقراطيات ليست اقل حصانة من تشويه الحقيقة أو من القوة الخطرة للخوف الجماهيري الذي يثار الأن أو لاحقاً. واوفىري ترك حزب العمال في عام ١٩٩٧ عندما أنتخب تونى بلير رئيسا للوزراء، ويصف نفسه الآن بأنَّه عضو غير منحاز في الحزب المتشكك (ليس له من وجود)، وموقعة السياسي المركزي – الذي هو في الحقيقة ليس يميناً او يسارياً - هو بيان الحاجة لمقاومة الإدعاءات المتعجرفة للدولة "أننا ويسرعة نتحرك لمجتمع يهيمن عليه مرتدو البدلات العسكرية، وكل ادعاءات الدولة مجردة فكل شىىء يمكن ان يحدث فى برهة وجيزة من الزمن، ونحن في حالة من الخطر ان نخلق فيها ما هو اسوأ من الذي نخاف منه".

عن / صحيفة الساندي تايمز اللندنية

## اوسكار وايلد: قصة رومانسية طويلة مع الكتب فى حقن وايلد بالمورفين، لكن الكثير

الكتاب؛ كُتب اوسكار



في دراسته ذات الطامع الوجداني

الحميم التي بعنوان (كتب اوسكار)

يوفر لنا توماس رايت مزيدا من

المعلومات المفيدة التي تستكمل تلك التي وردت منذ عام ۱۹۰۰ فی کتاب (عشرون

سنة في باريس) تأليف روبرت هاربورو

شير ارد، وهو أول من تصدى للكتابة عن

سيرة حياة اوسكار وايلد، كان شير اردقد

وصف زيارته الى فندق "الالزاس" الذي

داخلهما الكتب التي جمعها وايلد أثناء فترة إقامته في الفندق. يقول صاحب الفندق "كان المونسيور ميلموث-الاسم الذى ادعاه وايلد لنفسه حينما نزل في الفندق - قاربًا نهما للكتب" هكذا يذكر شيرارد فى كتابه عن النزيل الذي أرهقته كثرة الديون وعاش أيامه الأخيرة بهدوء، "نادرا ما كان المرء يراه دون ان يكون بيده كتابا".

منهم كانوا يبدون اهتماما بمحتويات

الصندوقين الكبيرين اللذين خزنت

رغم ان الدارسين الذين يتناولون حياة وايلد كانوا يعلمون منذ زمن طويل ان شيرارد لم يكن مصدرا موثوقا الى حد كبير في هذا الصدد، الا انه ليس هناك من سببٌ يدعو للتشكيك بما يدعيه من انه قد كشف وسط "الثلاثمائة كتاب التي فى الصندوقين" الكثير من الروايات الفرنسية التي تدور مواضيعها عن الحياة في السجون، الي جانب كتابات لتولستوي، لكن يبدو ان وايلد خلال الفترة التي أمضاها في الإلزاس، لم يكن

دائما يقرأ كل الكتب التي كان يطلبها

بانتظام من مكتبة برينتانو، ان اغلب

الكتب كما يقول شىيرارد، "تبدو عليها

علامات واضحة بانها غير مستعملة،

حتى ان الكثير من الصفحات كما يبدو قد



الأوسىع نطاقا؟ على أي حال يبدو ان مؤشرات مبيعات الكتب كانت أمرا مؤثرا

حادثة إفلاس وايلد وبيع ممتلكاته بالمزاد العلني في منزله الذي يقع في ١٦ شارع تايت، تشيلسيا، لقد جلبت هذه الحادثة المذلة حشودا من متصيدي الصفقات، وكانت تهدف لتسديد النفقات التى يبلغ مقدارها ٦٠٠ جنيه إسترلينى بعد خسارة دعوى التشهير التى أقامها وايلد ضد ماركيز كوينزبيري في ٥ نيسان ۱۸۹۵، حدث ذلك المزاد قبل شهر من الحكم على وإيلد بالسجن لمدة سنتين، وشمل البيع ١١٤ من كتبه الشخصية، إضافة الى الأعمال الفنية والأثاث التي من ضمنها الطاولة التي كتب عليها

تورجينيف (التربة العذراء)، والترحمة

نابوكوف . . شخصية مكتفية بذاتها

الكتاب: نابوكوف بين الفن والسياسة

## تأليف: نينا ل. خروشيفا ترجمة/ ابتسام عبد اللّه

كتب نابو كوف مؤكداً ذات مرة: "ليس للعمل الفني أي أهمية للمجتمع.. انه مهم بالنسبة للفرد والفرد القارئ وحده يشكل أهمية بالنسبة لي". كان فلاديمير نابوكوف في الحقيقة معروفاً بكراهيته لـ(الحركات) بأى شكل من أشكالها، فيماً ان كانت سياسية أو فنية أو اجتماعية، ولذا يكون من الصعب عدم الاستمتاع بمحاولات نينا ل. خروشيفا في تجنيده منظراً سياسياً- اجتماعياً في موطنه: كما جاء في دراستها: صورة نابوكوف: روسيا ما بين الفن والسياسة.

ان نابوكوف الأمريكي في النصف الثاني من القرن العشرين هو الأهم كظاهرة أدبية لروسيا في النصف الأول من القرن الحادي والعشرين.

ثم تضيف المؤلفة في كتابها الذي صدر أخيراً عن جامعة ييل ممتدحة نابوكوف كمعلم ملهم، مدعية نفسها من المبشرين به، إن نابوكوف باستقلاليته وشخصيته المكتفية بذاتها، يعد كتاباً مدرسياً لنا وخارطة طريق في هذه المرحلة الانتقالية من أرض مجهولة الى البديل الغربي المفتوح ويشهد التنافسات.

وخروشيفا جيدة فى مثل هذه الإعلانات الفارغة التى تقدم ضمن الصبغ الأكاديمية بينَّما هي مجرد انطباعات الشخصية التي تتناول شخصيات وطنية- الروسّ رومانسيون، عاطفيون، روحانيُّون غير عمليين والى أخره.

والنتيجة الأخيرة هو "حوار" مع نابوكوف يصبح بسيطا جداً عندما تسافر خروشيفا الى مونترو، وسويسرا للحوار مع تمثال الروائي البرونزي عبر حوار من القلب للقلب، فتقول عن عمل الكاتب نفسة وأسطر الفتها خروشيفا له، وربما متقلباً مثلماً كان فان نابوكوف الحقيقى لم يكن قط ثقيل الدم، كذلك "الدمية" التي تقدمها المؤلفة في

ان نينا ل. خروشيفا الأستاذة المساعدة للشؤون العالمية في "المدرسة الجديدة"، كان من الأفضل لها ان تتصور مدى تأثير نابوكوف على القراء الروس، انها مثله، تحب الأدب مغتربة متعددة اللغات، "من الطبقة الوسطى"، مدرسة كلية وعِضو في النخبة المعزولة: كان نيكيتا خروشوف جدها، وهي تدرك جيداً إن ادعاءاتها بقرابة روحية لمؤلف.. دعوة لقطع الرأس" سيكون مثاراً للسخرية والمقارنة ما بين طريقها السهل للخروج من روسيا وهروب عائلة فابوكوف لإنقاذ أرواحهم من البولشفيك واهتمام خروشيفا بتعزيز اسم نابوكوف فى روسيا أمر

ففى عام ٢٠٠١ ومشاركتها التدريس بجامعة موسكو الحكومية، اشتراكاً بدورة بعنوان "نابوكوف ونحن" تحدثت عن علاقة مباشرة بين الطلاب الروس المتحمسين لموضوعها وبين جومن الأمل والانفتاح والحرية في البلاد، ومع الأسف فأنها وبعد خمسة أعوام تكتشف ن روسيا بوتن قد تخلت عن نابوكوف وشخوصه، كما تخلت عن الإصلاحات الديمقراطية، وهذه الصورة لنابوكوف التى أخفقت فى تبنيها من قبل وطنه تبدو مستحوذة، ولكنِها تكون مجرد سراب، وانطباع خروشيفا يبدو بأكمله تقريباً مستنداً الى أفكار (٣٠) طالباً في مدرستها بموسكو من جهة، ومن جهة أخرى وعلى مزاج مجموعة صّغيرة ممن تحدثت اليهم في متحف نابوكوف في سان بيترسبرغ في عام ۲۰۰۶.

اما الذين تساورهم الشكوك فان مسألة قرار نابوكوف من الروس تبدو أمراً أبعد من التعقيد من ذلك الذي تقدمه تلك التى تعد نفسها من للىشرين به.

وخروشيفا بالتأكيد مخلصة باعتقادها ان الميول نحو الأساليب الغربية في نابوكوف وشخوصه نحو الحداثة بإمكانها ان تبين لوطنها طريقاً نحو الحياة الحديثة العصرية مستقبلاً، وقد يعتقد الأمريكيون دوراً مشرفاً، ولكنهم على خطأ: ان فردية نابوكوف حسب وجهة نظر خروشيفا قد أصبح قصة نجاح أمريكية، وذلك بسبب عدم الاهتمام بالتركيز على الذات.

وأيضاً غير ميال الى الدعاية للنفس، التي تجدها المؤلفة في كل شيء ذى علاقة بحياته أو شخصيته.

وتقول المؤلفة أيضاً: ان نابوكوف كان بالنسبة لبوشكن مثلما كان ساليري بالنسبة لموزارت والفرق الوحيد هو ان أمثال ساليري قد يقدمون خريطة طريق لـ(كيفية البقاء والنجاح في العالم الغربي) الذي يبدو لخروشيفا بالمعنى التجريدي على الأقل مكانا جهنمياً، على العكس تماماً من نابوكوف أميركا. شيء يمكن ان يخبرنا به عن اهتماماته

توماس كارليل. يخبرنا رايت بان المبلغ الهزيل الذي بيعت به وهو ١٣٠ جنيها "كان مساويا لما ينفقه وايلد في أسبوع على الطعام

رايت عن ان وايلد قد اكتشف الجزء الأول من كتاب جون ادينغتون سيموند (دراسات في الشعر الإغريقي).

ويعرف من درس أدب اوسكار وايلد ان لهذا الكتاب اثر مهم على ثقافته وأراءه الجمالية مثله مثل كتاب والتر باتر (دراســات في تـاريـخ عصىر النهضة) ۱۸۷۳، يظهر لذا ايضا ان وايلد كان قد اقتنى الترجمة النثرية التى أنجزتها جوستن هنتلی مکارثی ا۔ (رباعیات الخيام) ١٨٩٣، والانطولوجيا التي أعدها و. أ. كلاوستون بعنوان (زهور من حدائق الشعر الفارسي) إضافة الى كتاب ادوين ارتولد (مختارات من الشعر الهندي).

كانت مثل تلك الكتب تشير الى الاهتمام بالتوجه نحو الأداب الشرقية ضمن مسارات الثقافة الأدبية لدى الطبقات الرفيعة، والتي كانت شيئا مهما بلا شك فى تطور وايلد إبداعيا، كان وايلد قد اشترى من إحدى المكتبات المتخصصة بالأدب الأجنبي الترجمة الفرنسية لكتاب

ذكر على سبيل المثال لأعمال ماري الزا

ملحق التايمس الأدبى

على اهتمامات و ايلد الأدبية. يفتتح المؤلف كتابه بتعليق موجز على

> يقع على جادة بو ارتس، ذلك المكان الذي لقى فيه الكاتب الإيرلندي المثير للجدل حتفه في إحدى غرف الفندق وهو يعانى من حالةً فقر مدقع في ٣٠ تشرين الثاني ۱۹۰۰، لقد اکتشف شیرارد فی تموز من عام ١٩٠٤، بان صاحب الفندق ويدعى جان دوبوارييه، قد ترك غرفة نوم وايلد على الحالة ذاتها التي كانت عليها منذ ان رحل عنها ذلك النزيل الأديب، يقول انها كانت توحي بالوضع المزري الذي كان يعانى منه وايلد في اخر أيامه بعد ان واجه اتهامات قاسية من شانها ان تشعر حتى الإنسان العادي بالخزي والعار. مثلما لاحظ شيرارد فقد كان تقريبا هو الشخص الوحيد الذي أراد ان يلقى نظرة فاحصة على الغرفة التي كانت ذات مرة بحلة مبهرة، "كانت ستائرها

> > دوبسواريسيه

يقيت غير منفصلة عن يعضها. أما توماس رايت فيقول في كتابه الأخير (كتب اوسىكار) ان وايلد كان فى تلك الأيام "مقتنداً للكتب اكثر منه قاربًا لها بعد ان وضع قلمه جانبا ولم يعد يكتب ويقول: ان وايلد كان يحتسى الكحول بنهم اكثر من السابق حينما كان "يلتهم الكتب"، لكنه مع ذلك كان "يحسن تذوقها ليس الا" ذلك لإن اخر قائمة حساب لوايلد عن الكتب التي اقتناها من مكتبة يرينتانو تكشف عن انه يقى حتى النهاية "مغامرا جسورا في قراءة الأدب"، قدل ذات الألبوان الخلابة تذكر المرء بلون وقت قصير من وفاته، كان قد طلب نسخة عكارة النبيذ"، بعد وقت قصير من موت من كتاب أرثر موريسون (طغل الجاغو) وايلد، قام دوبوارييه بتحقيق شيء من الأرباح وذلك بتحويل الغرفة الى شبه ۱۸۹٦، وكتاب بياتريس هارادين (هيلدا ستراتفورد ورجل الحوالة) ١٨٩٧، متحف يزوره المهتمون بوايلد، لم يكن إضافة الى كتب لمؤلفين أمريكيين مثل احد من هؤلاء يهتم بتفحص تلك الحقيبة الجلدية التى تحتوي على بعض الأدوية هارولد فريدريك. حتى وان كان من حيث المبدأ مبغضا للواقعية المتحجرة والإبر الطبية التي استخدمها التى جعلت قصص موريسون ظاهرة

يحتفى بها في أيامها، كان وايلد يريد ان يبقى مواكبًا للتقليد الأدبي المجدد في الأساليب، كانت مراجعات الكتب التي دأب وايلد على كتابتها للمجلات خلال ١٨٨٠ وما بعدها للقصص والقصائد الجديدة تظهر بأنه لم يكن ابدا مقلدا حتى لمن هو أشهر منه من الكتاب؛ كان بوسعه ان يجد متعة في كتاب للأطفال يهدى في أعداد المدلاد من تأليف مارى لويزا مولورث على سبيل المثال، تماما مثلما يعجب بالمستوى الرفيع للشاعر الكبيرو.ب. ييتس في (جولات اويسن)، ان كلا الكاتبين كما يقول يثيران الذهول والإعجاب لدينا وفقا للطرق المختلفة التي يستخدمان بها القلم.

يحاول رايت في كتابه ان يظهر بان الكتب بالنسبة لوايلد كانت تمثل قصة رومانسية طويلة يمكن ان يستمر المرء

فى قراءتها باسترخاء طول العمر، الا انه حينما يعطينا تفاصيل عن القراءات التي ينتقيها وايلد، لم يكن واضحا دائما الشيء الذي يعتبره مثله الأعلى، هناك مسألة متكررة وهي ببساطة ان المؤلف كان يحاول ان يبين الى أي مدى كان وايلد مهتما بقراءة المئات من الكتب التي يقتندها، لقد بدا لنا واضحا ان وايلد كان يتعامل مثلا مع كتاب (الفنون الوجدانية) ١٨٨٦ الذي كتبه الصحفي هاري غويلتر بشيء من الاحتقار، عندما كتب نقده اللادع عنه في صحيفة "بال مال غازيت"، وعلى نحو مماثل نرى المقال الهجائى الذي كتبه عن و . هـ. مالوك والهوس الفكري الحديث في كتاب (الجمهورية الجديدة) ١٨٧٧، لكن اذا كان مثل هذا "الإهمال" يفترض افتقار وايلد لروح الاحترام إزاء بعض الكتب المهمة، فأي

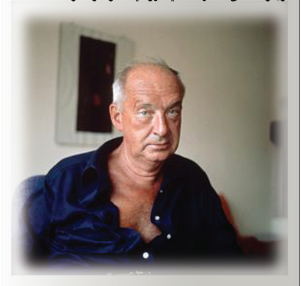
والشراب والتكسيات وغرف الفنادق". الانكليزية التى أنجزها بنفسه لكتاب علاوة على ذلك يذكرنا بان عدد من تورجنيف (نار في البحر) والتي ظهرت أصدقاء وايلد كانوا قد اشتروا بعض في مجلة ماكميلان ١٨٨٦، لم يكن هناك الكتب وأعادوها اليه بعد خروجه من السجن. رغم ان رايت يذكر ان هناك هاویس (فن الجمال) ۱۸۷۸ التی کانت عشرين كتابا من أعمال إميل زولا ضمن ذات تأثير كبير على آراء وايلد وسلوكه ذلك المزاد قد بيعت بسعر عشرة شلذات ايضا فيما يتعلق بالموضة والمرأة فقط، الا انه لا يخبرنا ما الذي فعل وايلد بصىورة عامة، لقد أظهرت مراجعات بهذا المبلغ الزهيد، ورغم انه يقول أيضاً . الكتب الأدبية التي نشرها وايلد في بان وايلد كان يكيل الاحتقار دائما لهذا الكاتب الفرنسي في مقاله "مانفيستو مجلة (عالم المرأة) لمدة سنتين كيف كان ضد الواقعية".

جادا في قراءة أعمال كاتبات مثل ميشيل فيلد وايمي ليفي. لكن رايت يقف على ارض صلبة حينما في النهاية حتى اذا كانت أراء المؤلف يتذاول عن كثب الأعمال التي نعرف بشأن قراءات وايلد ذات صفة انتقائدة، جيدا بان وايلد قد قرأها فعلا، خاصة لا يمكن الإنكار انه يمكن للباحثين ان تلك التي استوعبها في سنوات ما قبل يتعلموا الكثير من المعلومات التي وفرها التخرج، أثناء مدة دراسته في كلية توماس رايت، هذا الكتاب الجديد من ترينتي، دبلن ومن ثم في اوكسفورد. المحتمل ان يلهم الداحثين في المستقبل تتضمن هذه الكتب (الحباة الإجتماعية بذل محاولة جادة "لإعادة سيرد قصة فى اليونان القديمة) ١٨٧٤ تأليف ج. ب. حياة اوسكار وايلد، وان ينيروا ماهافي-مدرس وايلد في ترينتي-وهو الجوانب التي ما زالت مظلمة في هذا عمل يقدم "مناقشة واسعة وصريحة المجال من خلال بصائر جديدة يمكن لحالات الشذوذ الجنسى فى الأوساط العلمية في القرن التاسع عشر".

استخلاصها من طبيعة الكتب التي كان يرى رايت ان ذلك الكتاب قد ترك أثره في يقرأها". الطالب الذي تخرج في ١٨٧٨، ويكشف

وتدعى خروشيفا حباً لنابوكوف، ولكنها بالمقابل تصفه بصفات لا تُدل علَّى ذلك، غير مهتم بالناس العاديين من الشعب، مغرور وبارد ولا يستحق نبوغه.

ويعود ذلك الى احتقاره للتقاليد الروسية لقسوته وخشونته التامة.





اسبم الكتاب: صعود وانهيار الشيوعية المؤلف: آرشي براون ترجمة/ المدى

بعد عشرين عاما على سقوط جدار برلين، مازلنا في ذروة الفورة في كتابة التاريخ الشيوعى. والتاريخ الذي كتبه آرشى براون يُعَد شطيرة (ساندويتش) بين الرفيقين، روبرت الذي خدم لحساب الشيوعية العالمية وديفيد بريست لاند العلم الأحمر القادم، وهما يقبعان في ظل الدراسة التى وضعها ليسزيك في ثلاثة كتب والمعنونة التيارات الرئيسية في الماركسىية.

وهذا الاهتمام المجدد مرحتٌ به، وقد كانت ذروة الشيوعية هى حكم ثلث العنصر البشري، ولحين منتصف الثمانينيات كانت نصف أوروبا محكومة بأحزاب ماركسية لينينية، ولذا قبل ان ندع هذه القصة الاستثنائية ترتبط بمثل تلك العهود الضائعة بوصفها عهودا رومانسية أو باروكية (نمط من الحياة والفن والعمارة..الخ سياد أوروبيا في القرنين ١٧ و١٨)، يتوجب علينا فهم عنصرها التاريخى الجوهري

.وعلينا ان نجردها من غضب وقسوة الحرب الباردة التي اتسمت بها الدراسات التاريخية السابقة، ان التقييم النقدي الواثق الجدير بمثقف مثل براون يساهم بشكل مبدع بإعادة تقييم معقول، ولقد احتاج عامين لكتابتها ولكن عقودا لإعدادها فقد انضج براون في ذهنه ولوقت طويل بحوثه وتجربته الشخصية والتقارير الصحفية.

وابتدأ بتقرير عن لقائه بشيوعى للمرة الأولى، فيقول: "كمناضلً شاب اخبرني يجب ان لاندع حتى زاوية صغيرة في دكان للملكية الخاصبة، لأنها ستكون مثل خلية سيرطانية ستنتشير في الجسم السياسي" ومعظم الكتاب يهتم بعلم الاجتماع الشيوعى والطقوس والحماسة والرفقة والتي جاءت كلها من "المناضل الطائفي" للاشتراكية العلمية . ويزودنا براون ببعض الأشياء المناسبة عن الإحساس المفقود بالاختيار الذى يقود الكثير

من النشطاء الشيوعيين، ولكن في البلدان التى كانت فيها الشيوعية تشكل جزءا من التيار السياسي السسائد (في فرنسيا وايطاليا وفنلندا) فانها كانت مثل الاستقامة البيوريتانية (التطهرية) اذ كانت قليلة الظهور، وبحذاقة يحسد عليها

ليس هناك من وسيلة جيدة للقول "ألا تخفض صوتك"

فان براون يتعقب المظاهر المتباينة فى الفكر الشيوعي. ان سَبوق الروايّات هو ما يمثل نقطة الشد ببن الفلسفة السداسدة الطوباوية لماركس وانجلز وبين التطبيقات العملية أو (التشويه التعس)، وهذا بالمقابل يتطلب فهما واضحا (لللاهوتية) الشيوعية، والتي يصفها براون بانها تشير الي (الحركة العالمة المكرسة للإطاحة بالنظام الرأسمالي، والمجتمع الجديد الذي سوف يكون موجودا فى المستقبل فقط عندما يتم الوصول الى المرحلة الأعلى من اشتراكية ماركس)، وكل ذلك كان صحيحا، لكن براون يُسقط القليل في عجالته

فى الرحلة من الأفكار الأصيلة لماركس في أواخر القرن التاسع عشر الى الفظاعات الكبيرة للماركسية

اللينينية. وفى قلب هذا التاريخ يقف الاتحاد السوفيتي . وهذا يشكل قوة وضعفا فى الوقت نفسه، فالقليل جدا يمكنهم مجاراة براون بمعرفته الكبيرة بما كان يجري داخل الكرملين فى فترة ما بعد الحرب ولكن يقابل ذلك في أحيان معينة القليل من التفاصيل عن

المكتب السياسي للحزب. وربما سيكون ثمن ذلك تقريرا موسعا عن الإرث الثقافى والفكري للشيو عية.

ولكن الامر ذو المنفعة الكبيرة هو العمل الإنقادي لمخائدل غورباتشوف، فبينما يبدو بوريس يلتسين فظا، وديماغوجيا انتهازيا، فان غورباتشوف يُصوّر وكأنه من قام بكل (الطحن الصعب) في محاولة انهاء الشيوعية سلميا بوجه الضغط السياسي، ويا للسخرية، من قبل

اليمين السوفيتي واليسار القومي. وفى الصين لعب هذا الدور دينغ كسيا وبينغ، وقد وصف ماركس وانجلز في البيان الشيوعي كيف ان الرأسمالية السلعية "ستجير كل الأمم تحت تهديد الانقراض بتبنى النمط البرجوازي فى الإنتاج وستجبرهم على ان يُدخلوا ما تدعوه حضارة فى وسطهم، اي ان يكونوا أنفسهم برجوازيين" وهذا هو بالضبط ما فعلته ستراتيجية التحرير التي قام بها دينغ كسياو بينغ للماوية فى الصين.وبصورة مثيرة يكشف براون ان الحزب الشيوعي الصيني فكر فى السنين الأخيرة بتغيير اسم الحزب وذلك بإزالة كلمة "الشيوعي" لانها لا تلاقى استحسانا في بقية العالم، وكل ما تم اقتراحه هو انه بينما يمكن ان تناقش كل السجلات التاريخية لدول القرن العشرين الاشتراكية فان السياسات الفجة للشيوعية ما تزال حية تماما.

عن / الساندي تايمز